CARTA DE OLINDA

OFICINA “MEU CORPO-TERRITORIO, NOSSOS DIREITOS: CONSTRUINDO O
GUIA SOBRE SAUDE E DIREITOS SEXUAIS E REPRODUTIVOS DE INDIGENAS
JOVENS”

Nés, povos indigenas dos estados de Alagoas, Bahia, Ceara, Pernambuco, Piaui, e
Rio Grande do Norte, inspirados pelas For¢gas Sagradas que emanam da
Ancestralidade e dos territorios indigenas do Nordeste brasileiro, estivemos
reunidos em Olinda, entre os dias 24 e 27 de novembro de 2025 para realizar uma
troca de saberes e para desenvolver, de maneira dialégica, a oficina “Meu
corpo-territorio, nossos direitos: construindo o guia sobre saude e direitos sexuais e
reprodutivos de indigenas jovens”. Esse encontro teve a finalidade de elaborar
coletivamente, em parceria com pesquisadoras da Universidade Federal de
Pernambuco-UFPE e da Universidade de Birmingham (Inglaterra), com o
departamento de mulheres indigenas da APOINME, com o UNFPA e com o grupo
Curumim, o primeiro guia de direitos e saude sexual e reprodutiva culturalmente
sensivel as necessidades de nossos adolescentes e jovens.

Estiveram presentes os Povos Indigenas Entre Serras Pankararu/PE, Katokinn /AL,
Kayrana pataxo /BA, Kiriri/BA, Koiupanka /AL, Mendonga Potiguara /RN, Mendonga
Potiguara /RN, Pankararu/PE, Pankaru aldeia Vargem Alegre /BA, Pitaguary /CE,
Potiguara/PB, Tabajara - Piripiri Pl, Tapeba /CE, Truké /PE, Tumbalala Cabrob¢ -
PE/BA, Tuxa Banzaé/BA, Xukuru-Kariri AL, Xucuru Kariri /BA, Xukuru do
Ororuba/PE.

Nosso ponto de partida foi o significado integral de saude e doenga no contexto de
NOssos corpos, de nossos territdrios e de nossas cosmovisées. Compreendemos
que esses conceitos envolvem o bem-estar fisico, mental, espiritual e da Natureza
Sagrada. Saude e doenga transcendem nossos corpos individuais, relacionando-se
coletivamente e de maneira simbidtica ao bem-estar de nossos ancestrais e de
nosso territério. O bem estar de nossas matas, rios, pedras e aguas é parte
fundamental de nossa saude.

Ao falar de saude de forma integral, pensamos especificamente nos desafios da
saude sexual e reprodutiva de nossos jovens. Questdes fundamentais envolvendo
decisbes sobre nossos corpos, nossas familias, nossos desejos de ter ou nao ter
filhos e de como cria-los sédo transformadas em tabus e, com isso, prolongamos
situagcdes incOmodas, simplesmente pela falta de acesso a informagao. Desafios
nesta area derivam, muitas vezes, de silenciamentos.



Em um pais em que meninas indigenas lideram os indices de gravidez infantil e que
criangas, com idades entre 10 e 14 anos, ja sdo maes, discutir direitos sexuais e
reprodutivos é urgente. E urgente, porque crianca ndo deve ser mae, é urgente,
porque muitas vezes essas gestagdes sao decorrentes de violéncias, € urgente,
porque, entre nos, existem ainda muitas criangas e mulheres que ndo conhecem o
préprio corpo. Esta ndo € uma realidade exclusiva de mulheres indigenas, mas o
lugar comum entre mulheres de todas as etnias, ja que ndo somos educadas para
entender 0s nossos ciclos, a nossa anatomia, 0S NOSSOS Processos, as N0ssas
transformagdes. E muito triste que estejamos unidas, como mulheres de diferentes
culturas, por elos de opressao e nao de liberdade.

Romper com o ciclo da violéncia, discutir de maneira respeitosa e ouvindo os mais
velhos, dialogar, praticar a nossa medicina com respeito e entendendo a poténcia de
nossas praticas e espiritualidade, € vital. Aprender, ouvir e, sobretudo, pensar em
melhores condicdes de vida e experiéncias de amor, prazer, direito, afeto e vida
sexual e reprodutiva, que sejam saudaveis e felizes para nossas meninas e
meninos, que sao os futuros de nossas comunidades, deve ser sempre prioridade.

Estas sdo questdes que envolvem diretamente a ideia de justica reprodutiva e todas
suas interseccionalidades. A invisibilizac&o de grupos vulnerabilizados como
criangas, mulheres, pessoas LGBTQIAPN+ e pessoas com deficiéncia contribui para
a manutencgao de praticas nocivas e discriminatorias de desigualdade.

Reafirmamos que as culturas e as tradigdes indigenas estéo intrinsecamente
ligadas a seres sagrados. Os seres encantados sao seres de luz, amor, bondade e
caridade. Eles estao aqui presentes conosco a todo momento e movem o mundo
para o bem viver em harmonia, paz e beleza. Esta ordem encantada n&o inspira a
maldade. Reconhecemos que algumas das praticas de violéncia que vivenciamos
atualmente foram impostas e sao frutos do processo de colonizagao. Entretanto,
sabemos quem somos, 0 que queremos € 0 que buscamos: a nossa liberdade,
autonomia, respeito e o fortalecimento da nossa esséncia. Devemos assumir a
responsabilidade de escolher o que queremos como parte de nossa identidade, de
nossa cultura e de nossas vidas, decidindo, de forma autbnoma, por meio de nossas
liderangas e instancias de organizagao, quais serdo os valores a serem mantidos
em nossos povos. Nao podemos mais seguir reproduzindo os valores de um
patriarcado machista, racista e negacionista.

Embora nao fizessem parte de nossa cultura original, atualmente diferentes tipos de
violéncia tém sido vivenciadas e naturalizadas em nossos territérios. Sao exemplos
os abusos e exploragdes de nossas meninas, meninos e adolescentes e os casos
de gravidez precoce e indesejada, que impedem adolescentes de escolher o seu
projeto de vida de maneira autbnoma. Os corpos de nossas mulheres tém sido
objetificados. Temos sofrido violéncias de todos os tipos: violéncia fisica, sexual,
patrimonial e psicolégica. Temos também sofrido violéncias que ainda ndo estdo em



categorias legais, como violéncia ambiental, violéncia discriminatoria, violéncia
epistemoldgica. Estas violéncias ocorrem dentro e fora de nossos corpos-territorios.
Em relacido a saude sexual e reprodutiva, casos de violéncia obstétrica repetem
padrdes historicos: primeiro invadiram nossos territérios, agora invadem nossos
corpos. Estas violagdes tém se tornado praticas comuns ao mesmo tempo em que
observamos, cada vez mais, a desvalorizagao das praticas de cuidado, tratamento e
cura vivenciadas pela medicina indigena. A violéncia que temos vivenciado em
nossos corpos-territérios representa uma profanacao de nossa tradicdo, de nossa
ancestralidade. E chegado o momento de lutarmos contra isso e fortalecer a filosofia
indigena que tem como base o respeito, o equilibrio e o cuidado. E o que os povos
indigenas da América Latina denominam, sob nosso eco, de Bem Viver.

Reconhecemos que um dos caminhos para enfrentar este desafio é garantir uma
educacao integral diferenciada para a sexualidade, que aconteca dentro e fora das
escolas, familias, aldeias e no subsistema de saude. Esta educagao deve ter a
finalidade de preservar o bem-estar de nossas comunidades, tornando-as
ambientes seguros, saudaveis e sustentaveis, para todos os indigenas. Entendemos
que a educagéao tem o potencial de transcender desigualdades estruturais.
Entretanto, para que isso seja possivel, precisamos de recursos e apoio de
instituicbes de todos os niveis federativos a fim de assegurar infraestrutura,
capacitagao e treinamento.

Saudamos o anuncio da criagao de uma universidade indigena - denominada por
nos, povos indigenas do nordeste de pluriversidade - que devera contribuir para
romper com o epistemicidio que, durante muito tempo, subalternizou os saberes, a
medicina e as ciéncias indigenas. Neste contexto, as praticas tradicionais de
cuidado e a medicina indigena devem ser reconhecidas, integradas ao Sistema
Unico de Saude e coexistir, em condi¢do de igualdade, com outras medicinas e
saberes, garantindo a sua valorizagao e respeito cultural. Ressalta-se a importancia
de fortalecer os detentores de conhecimentos tradicionais, em especial as parteiras,
que tém sido fundamentais para garantir os direitos sexuais e reprodutivos, com
acolhimento, garantia de renovagéo da vida e continuidade entre o passado e o
futuro. Pela arte do acolhimento, o novo se refaz, enaltecendo a ancestralidade que
garante o ciclo de existéncia dos nossos povos.

Entendemos que outra forma de enfrentamento é a inclusdo de mulheres indigenas
em espacos de poder e de decisdo nas diversas areas e, especialmente, na saude.
A paridade de género é condi¢cao importante para visibilizar o protagonismo feminino
e romper com desigualdades. Os nossos povos tém ocupado diferentes espacos, o
que pode contribuir com o nosso fortalecimento e autonomia. A politica de cotas em
universidades e no servigo publico ja representa um avango, mas ainda nao é
suficiente para garantir a representatividade indigena em todos os espagos da
sociedade.



Movidos por essas reflexdes, provocadas ao longo do nosso encontro, convocamos
0s outros povos, os poderes publicos e os movimentos sociais a ecoar as seguintes
reivindicagdes prioritarias:

e Cartilha impressa (solicitacdo por povo da quantidade de cartilha impressa
para adolescentes de 10 a 19 anos);

e Formacao para profissionais da saude e educagao referentes a saude e
direitos sexuais e reprodutivos;
Educacao integral diferenciada sobre sexualidade;
Acbes para romper com os diferentes tipos de violéncia;
Sensibilizagdo da SESAI quanto a assisténcia a saude ser realizada de forma
igualitaria para todo os povos;
Avancgo no processo de demarcagao dos territorios;
Respeito as medicinas indigenas e a nossas epistemologias.

Defendemos a vida em todas as suas formas e rejeitamos toda violéncia, sobretudo
aquela que recai sobre quem mais precisa de protegao: criangas, adolescentes,
jovens que caminham em meio a vulnerabilidade e, muitas vezes, carregam
sozinhos/as o peso do que nao compreendem.

Acreditamos na forca da palavra compartilhada, no direito de cada povo manter-se
informado. Quando nossos jovens conhecem melhor seus corpos e suas emogdes,
podem romper os muros erguidos pelos tabus e pelos medos herdados. Assim,
tornam-se capazes de reconhecer o perigo, rejeitar abusos e transformar a
realidade que os cerca. Portanto, informar € um ato de cuidado. Romper siléncios é
um gesto de coragem. E proteger cada vida, sobretudo as mais frageis, € o
compromisso que sustenta nossa caminhada coletiva rumo a territérios indigenas
mais informados, mais seguros, mais saudaveis e livres de violéncias.

Olinda, 27 de novembro de 2025.



	CARTA DE OLINDA 

