
 

CARTA DE OLINDA 
 

OFICINA “MEU CORPO-TERRITÓRIO, NOSSOS DIREITOS: CONSTRUINDO O 
GUIA SOBRE SAÚDE E DIREITOS SEXUAIS E REPRODUTIVOS DE INDÍGENAS 

JOVENS” 

 

Nós, povos indígenas dos estados de Alagoas, Bahia, Ceará, Pernambuco, Piauí, e 
Rio Grande do Norte, inspirados pelas Forças Sagradas que emanam da 
Ancestralidade e dos territórios indígenas do Nordeste brasileiro, estivemos 
reunidos em Olinda, entre os dias 24 e 27 de novembro de 2025 para realizar uma 
troca de saberes e para desenvolver, de maneira dialógica, a oficina “Meu 
corpo-território, nossos direitos: construindo o guia sobre saúde e direitos sexuais e 
reprodutivos de indígenas jovens”. Esse encontro teve a finalidade de elaborar 
coletivamente, em parceria com pesquisadoras da Universidade Federal de 
Pernambuco-UFPE e da Universidade de Birmingham (Inglaterra), com o 
departamento de mulheres indígenas da APOINME, com o UNFPA e com o grupo 
Curumim, o primeiro guia de direitos e saúde sexual e reprodutiva culturalmente 
sensível às necessidades de nossos adolescentes e jovens.  

Estiveram presentes os Povos Indígenas Entre Serras Pankararu/PE, Katokinn /AL, 
Kayrana pataxó /BA, Kiriri/BA, Koiupanká /AL, Mendonça Potiguara /RN, Mendonça 
Potiguara /RN, Pankararu/PE, Pankarú aldeia Vargem Alegre /BA, Pitaguary /CE, 
Potiguara/PB, Tabajara - Piripiri PI, Tapeba /CE, Truká /PE, Tumbalalá Cabrobó - 
PE/BA, Tuxá Banzaê/BA, Xukurú-Karirí AL, Xucuru Kariri /BA, Xukuru do 
Ororubá/PE. 

Nosso ponto de partida foi o significado integral de saúde e doença no contexto de 
nossos corpos, de nossos territórios e de nossas cosmovisões. Compreendemos 
que esses conceitos envolvem o bem-estar físico, mental, espiritual e da Natureza 
Sagrada. Saúde e doença transcendem nossos corpos individuais, relacionando-se 
coletivamente e de maneira simbiótica ao bem-estar de nossos ancestrais e de 
nosso território. O bem estar de nossas matas, rios, pedras e águas é parte 
fundamental de nossa saúde. 

Ao falar de saúde de forma integral, pensamos especificamente nos desafios da 
saúde sexual e reprodutiva de nossos jovens. Questões fundamentais envolvendo 
decisões sobre nossos corpos, nossas famílias, nossos desejos de ter ou não ter 
filhos e de como criá-los são transformadas em tabus e, com isso, prolongamos 
situações incômodas, simplesmente pela falta de acesso à informação. Desafios 
nesta área derivam, muitas vezes, de silenciamentos. 



 

Em um país em que meninas indígenas lideram os índices de gravidez infantil e que 
crianças, com idades entre 10 e 14 anos, já são mães, discutir direitos sexuais e 
reprodutivos é urgente. É urgente, porque criança não deve ser mãe, é urgente, 
porque muitas vezes essas gestações são decorrentes de violências, é urgente, 
porque, entre nós, existem ainda muitas crianças e mulheres que não conhecem o 
próprio corpo. Esta não é uma realidade exclusiva de mulheres indígenas, mas o 
lugar comum entre mulheres de todas as etnias, já que não somos educadas para 
entender os nossos ciclos, a nossa anatomia, os nossos processos, as nossas 
transformações. É muito triste que estejamos unidas, como mulheres de diferentes 
culturas, por elos de opressão e não de liberdade. 

Romper com o ciclo da violência, discutir de maneira respeitosa e ouvindo os mais 
velhos, dialogar, praticar a nossa medicina com respeito e entendendo a potência de 
nossas práticas e espiritualidade, é vital. Aprender, ouvir e, sobretudo, pensar em 
melhores condições de vida e experiências de amor, prazer, direito, afeto e vida 
sexual e reprodutiva, que sejam saudáveis e felizes para nossas meninas e 
meninos, que são os futuros de nossas comunidades, deve ser sempre prioridade.  

Estas são questões que envolvem diretamente a ideia de justiça reprodutiva e todas 
suas interseccionalidades. A invisibilização de grupos vulnerabilizados como 
crianças, mulheres, pessoas LGBTQIAPN+ e pessoas com deficiência contribui para 
a manutenção de práticas nocivas e discriminatórias de desigualdade. 

Reafirmamos que as culturas e as tradições indígenas estão intrinsecamente 
ligadas a seres sagrados. Os seres encantados são seres de luz, amor, bondade e 
caridade. Eles estão aqui presentes conosco a todo momento e movem o mundo 
para o bem viver em harmonia, paz e beleza. Esta ordem encantada não inspira a 
maldade. Reconhecemos que algumas das práticas de violência que vivenciamos 
atualmente foram impostas e são frutos do processo de colonização. Entretanto, 
sabemos quem somos, o que queremos e o que buscamos: a nossa liberdade, 
autonomia, respeito e o fortalecimento da nossa essência. Devemos assumir a 
responsabilidade de escolher o que queremos como parte de nossa identidade, de 
nossa cultura e de nossas vidas, decidindo, de forma autônoma, por meio de nossas 
lideranças e instâncias de organização, quais serão os valores a serem mantidos 
em nossos povos. Não podemos mais seguir reproduzindo os valores de um 
patriarcado machista, racista e negacionista. 

Embora não fizessem parte de nossa cultura original, atualmente diferentes tipos de 
violência têm sido vivenciadas e naturalizadas em nossos territórios. São exemplos 
os abusos e explorações de nossas meninas, meninos e adolescentes e os casos 
de gravidez precoce e indesejada, que impedem adolescentes de escolher o seu 
projeto de vida de maneira autônoma. Os corpos de nossas mulheres têm sido 
objetificados. Temos sofrido violências de todos os tipos: violência física, sexual, 
patrimonial e psicológica. Temos também sofrido violências que ainda não estão em 



 

categorias legais, como violência ambiental, violência discriminatória, violência 
epistemológica. Estas violências ocorrem dentro e fora de nossos corpos-territórios. 
Em relação à saúde sexual e reprodutiva, casos de violência obstétrica repetem 
padrões históricos: primeiro invadiram nossos territórios, agora invadem nossos 
corpos. Estas violações têm se tornado práticas comuns ao mesmo tempo em que 
observamos, cada vez mais, a desvalorização das práticas de cuidado, tratamento e 
cura vivenciadas pela medicina indígena. A violência que temos vivenciado em 
nossos corpos-territórios representa uma profanação de nossa tradição, de nossa 
ancestralidade. É chegado o momento de lutarmos contra isso e fortalecer a filosofia 
indígena que tem como base o respeito, o equilíbrio e o cuidado. É o que os povos 
indígenas da América Latina denominam, sob nosso eco, de Bem Viver. 

Reconhecemos que um dos caminhos para enfrentar este desafio é garantir uma 
educação integral diferenciada para a sexualidade, que aconteça dentro e fora das 
escolas, famílias, aldeias e no subsistema de saúde. Esta educação deve ter a 
finalidade de preservar o bem-estar de nossas comunidades, tornando-as 
ambientes seguros, saudáveis e sustentáveis, para todos os indígenas. Entendemos 
que a educação tem o potencial de transcender desigualdades estruturais. 
Entretanto, para que isso seja possível, precisamos de recursos e apoio de 
instituições de todos os níveis federativos a fim de assegurar infraestrutura, 
capacitação e treinamento. 

Saudamos o anúncio da criação de uma universidade indígena - denominada por 
nós, povos indígenas do nordeste de pluriversidade - que deverá contribuir para 
romper com o epistemicídio que, durante muito tempo, subalternizou os saberes, a 
medicina e as ciências indígenas. Neste contexto, as práticas tradicionais de 
cuidado e a medicina indígena devem ser reconhecidas, integradas ao Sistema 
Único de Saúde e coexistir, em condição de igualdade, com outras medicinas e 
saberes, garantindo a sua valorização e respeito cultural. Ressalta-se a importância 
de fortalecer os detentores de conhecimentos tradicionais, em especial as parteiras, 
que têm sido fundamentais para garantir os direitos sexuais e reprodutivos, com 
acolhimento, garantia de renovação da vida e  continuidade entre o passado e o 
futuro. Pela arte do acolhimento, o novo se refaz, enaltecendo a ancestralidade que 
garante o ciclo de existência dos nossos povos. 

Entendemos que outra forma de enfrentamento é a inclusão de mulheres indígenas 
em espaços de poder e de decisão nas diversas áreas e, especialmente, na saúde. 
A paridade de gênero é condição importante para visibilizar o protagonismo feminino 
e romper com desigualdades. Os nossos povos têm ocupado diferentes espaços, o 
que pode contribuir com o nosso fortalecimento e autonomia. A política de cotas em 
universidades e no serviço público já representa um avanço, mas ainda não é 
suficiente para garantir a representatividade indígena em todos os espaços da 
sociedade. 



 

Movidos por essas reflexões, provocadas ao longo do nosso encontro, convocamos 
os outros povos, os poderes públicos e os movimentos sociais a ecoar as seguintes 
reivindicações prioritárias: 

●​ Cartilha impressa (solicitação por povo da quantidade de cartilha impressa 
para adolescentes de 10 a 19 anos); 

●​ Formação para profissionais da saúde e educação referentes à saúde e 
direitos sexuais e reprodutivos; 

●​ Educação integral diferenciada sobre sexualidade; 
●​ Ações para romper com os diferentes tipos de violência; 
●​ Sensibilização da SESAI quanto à assistência à saúde ser realizada de forma 

igualitária para todo os povos; 
●​ Avanço no processo de demarcação dos territórios; 
●​ Respeito às medicinas indígenas e a nossas epistemologias. 

Defendemos a vida em todas as suas formas e rejeitamos toda violência, sobretudo 
aquela que recai sobre quem mais precisa de proteção: crianças, adolescentes, 
jovens que caminham em meio à vulnerabilidade e, muitas vezes, carregam 
sozinhos/as o peso do que não compreendem. 

Acreditamos na força da palavra compartilhada, no direito de cada povo manter-se 
informado. Quando nossos jovens conhecem melhor seus corpos e suas emoções, 
podem romper os muros erguidos pelos tabus e pelos medos herdados. Assim, 
tornam-se capazes de reconhecer o perigo, rejeitar abusos e transformar a 
realidade que os cerca. Portanto, informar é um ato de cuidado. Romper silêncios é 
um gesto de coragem. E proteger cada vida, sobretudo as mais frágeis, é o 
compromisso que sustenta nossa caminhada coletiva rumo a territórios indígenas 
mais informados, mais seguros, mais saudáveis e livres de violências. 

 

Olinda, 27 de novembro de 2025. 

 

 

 


	CARTA DE OLINDA 

